
1 
 

ҚАЗАҚСТАН РЕСПУБЛИКАСЫ ҒЫЛЫМ ЖƏНЕ ЖОҒАРЫ БІЛІМ МИНИСТРЛІГІ 
ҚАЗАҚСТАН РЕСПУБЛИКАСЫ ОҚУ-АҒАРТУ МИНИСТРЛІГІ 

ҚАЗАҚ ТІЛІ ОҚЫТУШЫЛАРЫНЫҢ ХАЛЫҚАРАЛЫҚ БІРЛЕСТІГІ 
ҰЛТТЫҚ ҚҰНДЫЛЫҚТАР АКАДЕМИЯСЫ ҚОҒАМДЫҚ БІРЛЕСТІГІ 

 
Л.Н. ГУМИЛЕВ АТЫНДАҒЫ ЕУРАЗИЯ ҰЛТТЫҚ УНИВЕРСИТЕТІ 

ФИЛОЛОГИЯ ФАКУЛЬТЕТІ 
ПЕДАГОГИКАЛЫҚ ШЕБЕРЛІК МЕКТЕБІ 

ҚАЗАҚ ТІЛ БІЛІМІ КАФЕДРАСЫ 
 

 

 
 
 
 

«Тіл мен əдебиетті құндылық бағдарлы оқыту: тəжірибе, 
мəселелер жəне перспективалары» атты ғалымдар мен 

мұғалімдердің халықаралық ғылыми-практикалық 
конференциясы материалдарының 

 
 

ЖИНАҒЫ 
 

31 қазан  2025 жыл. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
Астана қ. 

 



2 
 

 
Конференция AP23490928 «Қазақ тілі мен əдебиетін құндылық бағдарлы оқытудың 

инновациялық технологиясы» атты ғылыми жоба аясында ұйымдастырылды. 
 
ƏОЖ 80/81+821 
ББК 81.2+84 
Т93 
 
 
 

Жалпы редакциясын басқарған – Қапантайқызы Ш.  
Редакциялық ұжым: Бибеков Қ.Т., Кенжалин Қ.К., Шоқабаева С.С., 

Аитова Н.Н., Баймұханбетова М.Б., Бегимова Г.А. 
 
 
 
 

     «Тіл мен əдебиетті құндылық бағдарлы оқыту: тəжірибе, мəселелер жəне 
перспективалары» атты ғалымдар мен мұғалімдердің халықаралық ғылыми-
практикалық конференциясы материалдарының жинағы. 2 томдық., 1-том. – 
Астана: Л.Н. Гумилев атындағы ЕҰУ, 2025. – 245 бет. 
 

ISBN 978-601-385-146-4 
  

Бұл жинақта тіл мен əдебиетті құндылық бағдарлы оқыту мəселесінің ғылыми-
теориялық жəне əдістемелік мəселелері қарастырылып, заманауи озық тəжірибелері 
жинақталды. Авторлар еңбектерінде білім беру кеңістігінде тұлғаның рухани-адамгершілік 
құндылықтарын дамыту, тіл арқылы мəдениет пен ұлттық дүниетанымды меңгерту, əдеби 
шығармаларды аксиологиялық тұрғыдан талдау сияқты мəселелер ғылыми тұрғыда 
ұсынылды. 

Сонымен қатар, жинаққа құндылыққа негізделген тілдік жəне əдеби білім берудің 
инновациялық əдістерін, педагогтардың кəсіби даярлығы мен құзыреттілігін жетілдіру 
жолдарын, қазіргі білім беру жүйесіндегі гуманистік бағыттардың орны мен болашағын 
айқындауға бағытталған енгзілді. 

Материалдар тіл мен əдебиетті құндылық бағдарлы оқыту əдістемесінің, 
аксиолингводидактиканың өзекті бағыттарына қызығушылық танытқан зерттеушілерге, 
жоғары оқу орындарының оқытушыларына, мектеп мұғалімдеріне жəне магистранттарға 
арналады. 
 
ISBN 978-601-385-146-4                     ƏОЖ 80/81+821 

ББК 81.2+84 
 
 
 
 

© Л.Н.Гумилев атындағы ЕҰУ, 2025. 
 

 



235 
 

қатар, сабақта рөлдік ойындар, комикс немесе визуализация, эссе жəне презентациялар 
арқылы шығармашылық тапсырмаларды орындау оқушылардың эстетикалық талғамын жəне 
эмоционалдық интеллектін дамытады. Модульдік жүйе арқылы құндылықтарды кезең-
кезеңімен енгізу сабақтарды жүйелі жоспарлауға жəне оқушылардың жеке дамуын бақылауға 
мүмкіндік береді. 

Құндылық бағдарлы оқытуда бағалау жүйесі де дəстүрлі тəсілдерден ерекшеленеді. 
Бағалау тек білім деңгейін тексеруге емес, оқушының құндылықтарды меңгеру деңгейін, 
шығармашылық жəне аналитикалық қабілеттерін, сондай-ақ топтағы белсенділігін бағалауға 
бағытталған. Өзін-өзі бағалау жəне өзара бағалау əдістерін қолдану арқылы оқушылар 
өздерінің жетістіктерін көре отырып, өз дамуын бақылауға үйренеді жəне сыни тұрғыдан 
ойлау дағдыларын жетілдіреді. Шетелдік тəжірибе көрсеткендей, құндылық бағдарлы оқыту 
тек ұлттық əдебиетке ғана емес, əлемдік əдебиет пен мəдениетке де негізделсе, оның тиімділігі 
артады. Финляндия мен АҚШ-тағы бағдарламалар оқушыларды этикалық жəне мəдени 
тұрғыдан тəрбиелеуге, сыни ойлау қабілеттерін дамытуға бағытталған [7, 30-б.]. Бұл тəжірибе 
Қазақстан мектептерінде де қолдануға болады, əсіресе салыстырмалы талдау мен 
интеграциялық тəсілдерді енгізгенде. 

Жалпы қорытындылай келе, құндылық бағдарлы оқыту келесі негізгі нəтижелерге қол 
жеткізеді: Оқушылар əдеби шығармаларды терең талдайды, олардың этикалық, эстетикалық 
жəне мəдени мəнін түсінеді; Оқушылардың сыни ойлау, шығармашылық қабілеттері жəне 
коммуникативтік дағдылары дамиды; Сабақтар тек білім беруге емес, жеке тұлғаның 
əлеуметтік, моральдық жəне мəдени тұрғыдан қалыптасуына бағытталады; Модульдік жүйе 
мен салыстырмалы талдау оқушылардың өзара бағалау жəне өзін-өзі бағалау дағдыларын 
дамытуға мүмкіндік береді; Шетелдік тəжірибе жəне инновациялық əдістерді қолдану 
оқытудың тиімділігін арттырып, оқушыларды белсенді, мəдени жəне этикалық тұрғыдан 
жетілген тұлға ретінде қалыптастыруға ықпал етеді. Осылайша, тіл мен əдебиет сабақтарында 
құндылық бағдарлы оқытуды жүйелі түрде енгізу оқу процесін толықтырады жəне 
оқушылардың білімін, жеке тұлғалық қасиеттерін, моральдық жəне мəдени дамуын 
қамтамасыз етеді. Бұл тəсіл білім беру жүйесін заманауи талаптарға сай жетілдіруге жəне 
оқушыларды қоғамдағы белсенді, мəдениетті, жауапкершілігі мол тұлға ретінде тəрбиелеуге 
мүмкіндік береді. 

Əдебиеттер тізімі: 
1. Ахметова, Г. Қазақ тілі мен əдебиетін оқытудың теориясы мен əдістемесі. – Алматы: Білім, 

2018. – 256 б. 
2. Қасымова А. Құндылық бағдарлы оқыту: теория мен тəжірибе – Астана, 2020, – 210 б. 
3. Мұратбекова С. Тіл жəне əдебиет сабақтарында құндылықтарды қалыптастыру. – Қызылорда: 

Білім, 2019, – 198 б. 
4. Жұмабаев Б. Педагогикалық психология негіздері. – Алматы: Мектеп, 2017, – 240 б. 
5. Morrison T. European Practices in Value-Based Education. – London: Routledge, 2017, – 254 p. 
6. Назаров Р. Құндылық бағдарлы оқытудың педагогикалық негіздері. – Алматы, 2020, – 230 б. 
7. Walker, L., & Davis, K. Integrating Moral and Cultural Education in Schools. – London: Palgrave 

Macmillan, 2015, – 289 p. 
 

 
З. АХМЕТОВАНЫҢ «КҮРЕТАМЫР»  ЕҢБЕГІНДЕГІ ҰЛТТЫҚ ҚҰНДЫЛЫҚ 

МƏСЕЛЕСІ 
 

С. С. Шокабаева1, М. Б. Баймуханбетова2 
1 Доцент м.а., ф.ғ.к.; 2доцент, ф.ғ.к., .Н.Гумилев атындағы Еуразия ұлттық университеті, 

Астана, Қазақстан. 
 

Ұлттық құндылық – халықтың, ұлттың ең құнды, рухани, материалдық қазынасы. Ал 
ұлттық құндылықты сақтау – тұтас бір ұлтқа аманат, мəңгілік тақырып, мəселе. Көптеген 
ұлтжанды жырау, жыршы, ақын, жазушы, қоғам қайраткерлері, ғалым, ұлы тұлғалардың бəрі 



236 
 

ұлттық құндылықтар тақырыбында жазған жəне сол үшін күрескен. “ ұлттық құндылық 
тақырыбы тек бүгінгі күннің мəселесі деуге болмайды. Бұл адамзат тарихында сонау IX-XV 
ғасырлардағы Қорқыт, Əл-Фараби, Ж.Баласағұни, М.Қашқари, Қожа Ахмет Йасауи, Асан 
Қайғы сияқты қазақ даласының ойшылдарының еңбектеріндегі “Кемел адам” тұлғасын жасау 
идеясында айқындалған.  Ұлттық құндылықтарды танып білу, меңгеру жəне ұлттық 
мəдениеттің қалыптасу негіздері ағартушылар Ш.Уəлиханов, Ы.Алтынсарин, А.Құнанбаев, 
М.Жұмабаев, Ж.Аймауытов, Ш.Құдайбердиев, М.Дулатов, А.Байтұрсыновтың рухани 
мұраларынан бастау алады” [1, 3-8-бб.]. Ата-бабаларымыздан бастау алған ұлттық 
құндылықтардың өзегін жалғап, сабақтастырып, рухани байлығымызды құнттап, бағалап, оны 
ұлт санасына ұялатып, насихаттап, бұл тақырыпқа арнап кітаптар жазып жүрген ХХІ 
ғасырдағы осындай халқына қалаулы, еліне елеулі қаламгерлеріміздің бірі – Зейнеп Ахметова.   

Зейнеп Ахметова (18 қаңтар 1945 жыл) – белгілі жазушы, қоғам қайраткері жəне 
қазақтың ұлттық дəстүрлерін насихаттаушы. Ол даңқты қолбасшы əрі халық батыры 
Бауыржан Момышұлының келіні, жазушы Бақытжан Момышұлының əйелі. Зейнеп Ахметова 
қазақ мəдениетінің дістүрлерін, отбасылық құндылықтарын жəне қыз-келіншектердің 
тəрбиесін сақтау мен дамыту жолында үлкен еңбек сіңірген [2]. 

Жазушы З.Ахметованың “Күретамыр” еңбегінде қазақтың халық санасында көнеріп, 
ұмытылып бара жатқан немесе қазір бар болса да, сəл бұрмаланып, өзгертіліп қолданылып 
жүрген салт-дəстүр, əдет-ғұрып, ырым-тыйымдар жайында нақты, анық ақпарат кеңінен 
берілген, қамтылған. Кітаптың “Күретамыр” деп аталуының өзінде де терең мəн, мақсат бар. 
Бұл жайында автор былай деп жазады: “Күретамыр деп, қанды жүректен дене мүшелеріне 
тасымалдап таситын ең ірі, ең маңызды қан тамырды айтады. Күретамырдың бітеліп қалмай, 
қызметінің жақсы атқарылуы адамның қалыпты өмір сүруінің кепілі. Сол секілді əрбір 
халықтың жеке атауды иемденетін ең басты белгісі, яғни жүрегі – тілі болса, сол тіл арқылы 
танытатын да, сақтайтын да – күретамыры” [3, 3-б.]. 

Кітап “Ұрпақ жалғастығы”, “Ата-ана арманы”, “Құрсақ шашу”, “Жеріктік өріс”, “Келін 
күтімі”, “Кіндік шеше”, “Аққолды ана”, “Жарысқазан”, “Шілдехана”, “Итжейде немесе 
иткөйлек”, “Қалжа”, “Уыз”, “Балаға ат қою”, “Бесіктой”, “Бесік əкелу”, “Бесік жыры”, 
“Қырқынан шығару”, “Тымаққа салу”, “Бауырынан табақ алу”, “Тұсаукесер”, “Көгентүп”, 
“Танабау”, “Тіл ұстарту”, “Бауырына салу”, “Асырап алу”, “Жеті ата”, “Ашамайға мінгізу”, 
“Сүндет той”, “Сырға той”, “Тілашар”, “Айдар”, “Кекіл”, “Тұлым”, “Тұмар”, “Көзмоншақ”, 
“Бүйрек сыбаға”, “Құлақ беру”, “Таңдай беру”, “Мүшел”, “Жолашар”, “Тоқымқағар”, 
“Жиенқұрық”, “Енші беру”, “Шашу”, “Асату”, “Байғазы”, “Көрімдік”, “Базарлық”, “Айттық”, 
“Асар”, “Жарапазан”, “Тыйым”, “Түйін” деген сияқты тақырыптарды қамтиды.  

“Ұрпақ жалғастығы” тақырыбының негізгі түйіні – “Іштен қыңыр туғанды тезге салсаң 
түзелмес” (көне сөз), “Бір баланы адам етіп өсіргенше, бір шаһар опат болады” (көне Шығыс 
даналары).  “Ата-ана арманы” тақырыбының негізгі түйіні – “Бесіксіз үйде береке болмайды”, 
“Балалы үй – базар”, “Балам – балым, баламның баласы – жаным” (мақал-мəтелдер), “Қазаның 
булы, жөргегің сулы болсын!” (бата). “Құрсақ шашу” жайында автор былай деп жазады: 
“Ұрпақ қамын ойлаған көргенді ене арнайы дастарқан жайып, ауылдағы əйелдерді “құрсақ 
шашу, кейде “құрсақ той” деп аталатын дəстүрлі қонақтыққа шақырады. Шақырылған əйелдер 
құрқол келмейді, əрқайсысы өз үйлерінен əртүрлі тағам əкеледі. Ондағы мақсат – келіннің 
жерік асын табуға жəрдемдесу. Құрсақ шашудың негізгі мəні де, мақсаты да осында жатыр” 
[3, 7-б.]. Қазір бізде керісінше, “гендер пати” ұйымдастырып, жүкті əйелдің үй іші қонақ 
шақырып, əлі дүниеге келмеген баланы алдын ала тойлайды. “Гендер пати” – қазаққа жат, 
ұлттық салт-дəстүр, жоралғымызға қарсы, шет елден келген салт.  

“Жеріктік өріс”. “Жерік астың адамның мінез-құлқына, жаратылысына тікелей əсері 
болады дейтін əжелер сөзінің шындыққа жақын екенін көрсетеді” [3, 13-б.]. “Қалжа”. “Шілде 
тері шықпаса, қырық түрлі қырсық жабысады деп ой түйген”. “Тамырына сүйенген тал 
бəйтерек болады”. “Уыз”. “Адам бойындағы ізгі қасиеттің бəрі ана сүтімен берілетінін бүкіл 
əлем біледі. “Уызына жарымаған өмірінде жарымайды”. Ана сүті – адам баласының шынайы 
түрде, жақсы сапада адам болып қалыптасуының, өміршеңдігінің басты кепілі.  Жаңа туған 



237 
 

нəрестеге қатысты міндетті түрде орындалатын маңызды дəстүрдің біреуі – баланы 
ауыздандыру. Баланы маймен ауыздандырған” [3, 41-43-бб.].  

“Балаға ат қою”. Адамның өмірі азан мен намаздың арасы, – дейді мұсылмандар.  Қазіргі 
кезде қазақтың ат қоюы да өзінің ұлттық сипатын да бағытын жоғалтып барады. Əрине, 
баласына қандай қойып, не деп атауы керек, ол ата-ананың өз шаруасы, талғамға талас жоқ. 
Дей тұрғанмен, Диана, Тансу, Даяна, Айлин, Дамир, Сандия, Самир секілді қазаққа тəн емес, 
мағынасы түсініксіз жеңіл-желпі атауларға тым əуестеніп кеттік. Тағы бір бас шайқататын 
Анара, Жанара, Баяна, Жаната болып мəнін де, сəнін де ойсыратып бітті [3, 45-49-бб.].    

“Бесік жыры”. Бесіктегі бала бес түлейді. Бесікке жататын баланың бір ерекшелігі – 
бесігін аңсап тұратындығы [3, 72-б.]. “Қырқынан шығару”. Қар қылаудан өседі, бала сылаудан 
өседі. Қырқынан шығарудың ең басты мəні – сəби қырық күнге жеткенде еті мен сүйегі 
бірігеді. Бала енді тіршілікке бейімделе бастайды, адам болуға бет бұрады [3, 75-
б.].“Тұсаукесер”. Ала жіптің себебі  Жақсылық болып басына бақ қонғанда асып-тасып 
асылық жасамасын, қиындықта жасып басылмасын, өмірінің күнгейі мен көлеңкесінен тең 
өтсін! – деп баланың аяғына тұсалған ала жіпті пышақпен шорт кеседі [3, 84-б.]. Қазір біздің 
қоғамда, заманда ерекше білім беруді қажет ететін, дұрыс, анық сөйлей алмайтын, жарымжан 
балалар көбейіп барады. Ата-аналардың балалары үшін логопед маманды іздейтінін, ақыл-
ойы, тілі өз жасынан кеш дамып жатқан балалар санының жылдан-жылға өсіп келетінін де жиі 
естіп те, көріп те жүрміз.    “Көгентүп”. Жас баламен байланысты əдемі салттың бірі – 
көгентүп. Көгентүп – баланың көгенінің түбі болсын, малының басы болсын деген ақ ниетпен 
берілетін төл [3, 93-б.].  “Танабау”. Танабау тағудың өзіндік əртүрлі себептері болады. 
Мысалы, бүлдіршін ата-анасымен ауылдан ұзап жолаушылап келгенде “жолы болып жүрсін”, 
“алдынан жақсы адамдар кездессін”, “барған жерінде ашылатын есік көп болсын” деген бата-
тілек айтылып, “танабау” қадайды [3, 95-б.]. 

Қазақта “Тіл ұстарту” салты бар. Ата-бабамыз балаларға жұмбақтар, жаңылтпаштар, 
өлеңдер жаттатқызған. Төрт түлік, оның төлдері, шығаратын дауыстарына, оларды шақыруға 
қатысты өлеңдерді ойын ретінде ұйымдастырып жаттатқызған. Үй жануарларының, аңдар мен 
құстардың қимыл-қозғалысын, жүріп-тұруын ойын түрінде қайталатады. Ойынның аты – 
“Қалай айтуды білемін” деп аталады.  

Жеті ата. Бала → əке → ата → баба → арғы ата → түп ата → тек ата. Ал жоғарыдан төмен 
қарай əке → бала → немере → шөбере → шөпшек → немене → туажат.  

Ашамайға мінгізу. Бала өміріндегі аса қуанышты да атаулы күндердің бірі – ашамайлы 
тайға мінгізу салты. Ашамай той [3, 117-б.]. 

Сүндет той. Сүндеттойдың басқа тойлардан ерекшелігі – жұртты тойға сүндеттелетін 
бала өзі шақырады [3, 123-б.]. 

Сырға той. Қазақ халқы тоғыз жасты балиғатқа толған кез санайды, дегенмен құлақты 
жеті жаста теседі. Жеті əлем жаратылысының саны болғандықтан, қасиеттейді.  Ұл баланы 
сүндетке отырғызумен бірдей қыз да есеюдің алғашқы сатысынан өтеді [3, 135-б.].   

Міне, осы сияқты жоғарыда аталған салт-дəстүр, жоралғылардың бəрінің адам өміріндегі 
маңызы зор. Өкінішке орай, қазір бұндай ырым-тыйым, жоралғы, салт-дəстүрдің біршамасы 
ұмытылып бара жатыр. Бұл, əрине, ұлт, болашақ үшін өте қауіпті.    

Қорытындылап айтқанда, танымал жазушы, қоғам қайраткері жəне қазақтың ұлттық 
дəстүрлерін насихаттаушы З.Ахметованың “Күретамыр” кітабы – ұлттық құндылықты, 
мəдениетті, тарих, əдебиетті, ұрпақ тəрбиесінің өзекті мəселелеріне арналған құнды еңбек. Бұл 
– мəңгілік тақырыпқа арналған, ұлттық салт-дəстүр, ұлттық идеология, ұлттық тəрбие 
қағидаттары, отбасындағы тəрбиенің маңызы туралы жазылған өміршең рухани азық. 
З.Ахметованың тілшілерге берген сұхбаттарында мектепке “Халық педагогикасы” пəні 
енгізіліп, оқытылуы керек деген тамаша идеясы, ойы бар. Біз де осы ұсынысты қолдап, 
мектептерге, колледждерге, жоғарғы оқу орындарына “Халық педагогикасы” пəні енгізіліп, 
оқытылуы керек деп есептейміз. Қазіргі жаһандану үрдісі қарқынды жүріп жатқан заманда 
ұлтымызды “Темірқазығынан” адастырмайтын өмірге қажет бағдар – ұлттық құндылықтарды 
сақтау, кейінгі буынға, ұрпаққа жеткізу, оның өміршеңдігі, мəңгілік болуы.      



238 
 

Мақала AP23490928 «Қазақ тілі мен əдебиетін құндылық бағдарлы оқытудың инновациялық 
технологиясы» атты гранттық жоба аясында əзірленді. 

Əдебиеттер тізімі: 
1. Джонисова Г.Қ. Бастауыш мектептің оқу-тəрбие үдерісінде оқушылардың ұлттық құндылық 

бағдарын қалыптастыру: П.ғ.к.  дисс. авторефераты: 13.00.01. – Атырау, 2010. – 30 б. 
2. Зейнеп Ахметова [Электронды ресурс]. – Қолжетімді: 

https://kk.wikipedia.org/wiki/%D0%97%D0%B5%D0%B9%D0%BD%D0%B5%D0%BF_%D0%9
0%D1%85%D0%BC%D0%B5%D1%82%D0%BE%D0%B2%D0%B0 

3. Ахметова З. Күретамыр. – Алматы, 2018. – 208 б. 
 
 
САН МЕН САНА: ҚАЗАҚ ХАЛҚЫНЫҢ ТАНЫМЫНДАҒЫ «ҚЫРЫҚ» ҰҒЫМЫ 

 
Інкарқызы Ж. 

Л. Н. Гумилев атындағы ЕҰУ магистранты, Астана, Қазақстан. 
 

Қазақ халқының дүниетанымында сандар тек есептік мəнге ие көрсеткіш қана емес, 
сонымен қатар киелі ұғым, мəдени код, символдық мазмұн ретінде де көрінеді. Солардың 
ішінде қырық саны ерекше орын алады. Бұл сан халық санасында мифологиялық, діни, 
ритуалдық жəне фразеологиялық деңгейде тамыр жайған. Зерттеу барысында біз қырық 
санының этномəдени негіздерін, символдық мəнін, сонымен қатар заманауи санада қалай 
сақталып қалғанын анықтауға тырыстық.  

Мақаланың негізгі мақсаты – қырық санының қазақ дүниетанымындағы символдық 
көріністерін жан-жақты талдау. Аталған санның қазақ танымындағы маңызын көрсету үшін 
тарихи, генеологиялық, діни, мифологиялық аспектілерде талдау жасалады.  Киелі сандарды, 
соның ішінде қырық санының символдық мағынасын зерттеу тіл білімінен бөлек, психология, 
əлеуметтану, философия, антропология т.б. ғылым салаларының дамуына зор үлес қосады.  
Қазақ танымындағы сандар этимологиясы І.Кеңесбаев, Ə.Хасенов, Ə.Қайдар, Н.Уəлиұлы, 
Т.Жанұзақов, Е.Қойшыбаев, Т.Сайрамбаев, Қ.Ғабитханұлы, Қ.Тəжиев, Қ.Дүсіпбаеваның 
еңбектерінде əртүрлі аспектілерде зерттеледі.  

Қырық санының киелілігі тек қазақ халқына ғана емес, бүкіл шығыс өркениеттері мен 
монотеистік діндердің дүниетанымында кездеседі. Бұл сан ежелгі шумер, вавилон, үнді, парсы 
жəне араб мəдениеттерінде белгілі бір өмірлік кезеңдерді, тазарту процесін, рухани өсу 
сатысын білдірген. 

Ислам дініндегі көрінісі: Мұхаммед пайғамбарға уахи түскенде жасы қырықта еді. 
Құранда пайғамбарлардың қырық күн ораза ұстағаны, қырық күн тазару рəсімдері 
баяндалады. Бұл – қырық санының рухани толықтық, жетілу, жоғары сананың пайда болуы 
кезеңін білдіретінін көрсетеді. 

Түркілік дəуірмен сабақтастығы: Ежелгі түркілерде «қырық батыр», «қырық ру», 
«қырық серік» ұғымдары жиі кездескен. Бұл – санның бірлік пен қауымдық құрылым символы 
ретінде қабылданғанын көрсетеді. 

Қазақтар үшін қырық санына деген құрмет діни немесе мифологиялық түсініктермен 
шектелмей, нақты өмірлік құрылымдарда көрініс тапты. Қырық күн – жаңа туған нəрестенің 
қалыптасу кезеңі, өлім мен өмірдің өтпелі уақыты, рух пен тəннің түзілу мерзімі деп 
есептеледі. Бұл туралы З.Ахметованың «Күретамыр» еңбегінде баяндалады: «Қырық күн, 
қырық саны адам жаратылысымен тікелей байланысы болғандықтан қасиеттейді.  Бойға бала 
бітерде ештеңені артық-кем жаратпаған Алла Тағаланың құдыретімен бір тамшы ұрық суы 
қырық күнде қанға айналады, қаннан қырық күнде етке айналады. Тағы қырық күнде еттен 
сүйек пайда болады, одан қырық күн өткен соң, ет пен сүйекке жан бітеді жəне қырық күн 
өткенде жан алған ет пен сүйек адам пішініне енеді. Содан кейін шақалаққа сезім жүйесінің 
пайда бодуына қырық күн кетеді.Тағы қырық күнде бала толысады. Сөйтіп, 280 күн – қырық 
аптада, анығын айтқанда, тоғыз ай, тоғыз-он күнде нəресте өмірге келеді. Баланы қырқынан 
шығару – жоғарыдағы қырықтардың соңғы жалғасы» [1, 75-б.]. 

https://kk.wikipedia.org/wiki/%D0%97%D0%B5%D0%B9%D0%BD%D0%B5%D0%BF_%D0%90%D1%85%D0%BC%D0%B5%D1%82%D0%BE%D0%B2%D0%B0
https://kk.wikipedia.org/wiki/%D0%97%D0%B5%D0%B9%D0%BD%D0%B5%D0%BF_%D0%90%D1%85%D0%BC%D0%B5%D1%82%D0%BE%D0%B2%D0%B0

